
L E M A U V A I S G O Û T
D E S F E M M E S

E T D E S H O M O S E X U E L S





3

LE MAUVAIS GOÛT DES FEMMES
ET DES HOMOSEXUELS

C'est une invitation à prendre les divertissements très au sérieux.
Elle s'adresse à toutes celles et ceux pour qui la culture est une question de
survie et l'art un enjeux politique. À ceux qui dansent par activisme, à celles
qui sortent en boite pour se sentir plus fortes. Aux fans de Showgirls et de
Sandra Bullock, aux cinéphiles des Jeudis de l'Angoisse et de la Trilogie du
Samedi. C'est un appel à cultiver son mauvais goût à doses radioactives, à se
méfier des hiérarchies esthétiques.

On parlera d’œuvres américaines sur un ton vulgaire et académique, on
manipulera des objets impures, télévisuels et pop.
On s'approchera au plus prés de ce qu'on pourrait nommer :

« politiques du goût »
« politiques du fun »
et « politiques du divertissement ».

Il sera question de sexualité, de science­fiction, de genre et de contre­cultures.
On repensera nos critères d'évaluation des œuvres d'art d'un point de vue
pédé­sexuel, à fin d'améliorer notre compréhension d'un « nous » en tant
qu'imaginaire collectif et intelligence alternative. Il sera question de chansons,
de spectacle, de Madonna et de monstres en caoutchouc ; de tout ce qui nous
constitue en tant que société secrète.

Nous partirons de l'idée provocante et totalement révolutionnaire que les
films existent parce qu’ils sont vus, et que les œuvres d'art ne précèdent pas
les transformations sociales­sexuelles qu'elles provoquent sur la matière et sur
la vie.



4

« There is far more fun in art and art in fun than many of us will even now allow. »

Jack Babuscio

« It should only and always be for fun. »

The Knife

« Tout art proclame la valeur de la vie en créant du plaisir »

Guillaume Dustan

Aimer la bite

Depuis longtemps, sans que je le sache, être gay signifie aimer la bite, mais
aussi, quelque chose comme : prendre le cinéma très au sérieux. Mes VHS ont
noirci, le magnétoscope est foutu. Didier Eribon dira que les œuvres
d'art permettent aux jeune gays « de se sentir autorisés à être ce qu'ils sont ».
Et le cinéma, probablement depuis ses débuts, à sauver la peau des hommes et
des femmes homosexuelles, au sens littéral : seconde peau. Les films leur ont
permis de se réinventer, de reconquérir une fierté ; c'est pourquoi beaucoup
sont cinéphiles. Je suis cinéphile. Plus précisément, je suis un cinéphile pédé, je
suis un cinéphile qui considère sa position sociale­sexuelle comme importante,
comme constitutive de son rapport à l'art, à la culture et aux moyens
d'expression. Je suis un cinéphile qui fait un lien entre aimer les garçons et
aimer les films très fort. Dans les deux cas, c'est une question de goût. C'est une
question de mauvais goût.

Scary Sex

On dit « le même sexe », en parlant des gays, on est ceux qui « aiment le même
sexe », et, c'est très con parce que, moi j'aime pas le « même sexe », je suis gay
justement parce que ça me permet d'en aimer plusieurs, par douzaines, par
paquets de douze, « le même sexe » c'est terriblement faux­cul parce que, ce
qu'on nous fait comprendre, c'est justement qu'on n'aime pas le même sexe :
que les autres, on n'aime pas le bon sexe, on aime le mauvais sexe ; sexe, au sens
de genre et de pratiques sexuelles, les gays font du mauvais sexe, ils font du sexe
à l'envers, ils font du bad sex, du sexe qui fait peur, du sexe qui fait mal, du sexe
dans la forêt, dans la nuit, dans la forêt la nuit.



5

Moi, j'aime bien relier cette idée de mauvais sexe au cinéma parce que, mon
cinéma, le cinéma que j'aime, c'est pas le même non plus, mon cinéma n'est pas
du même sexe, dans mon magnétoscope ça a rarement été les mêmes films que
les autres, pas les mêmes films que les autres garçons. J'aime la Petite Sirène.
Je ne comprends pas pourquoi je ne dois pas aimer La Petite Sirène. Quand je
vois Ursula, je ronronne. Je vibre. Je me dis que je pourrais grandir comme ça,
comme un bouddha obèse et sexy, régnant sur un enfer sous­marin. J'aime
Angelica Huston, dont je connais toute la biographie à 10 ans. J'aime tous les
jouets qui changent de couleur quand on les passe sous l'eau chaude. Je ravale
mon envie de plastique rose jusqu'à en rêver la nuit. Je fais des rêves explosifs,
qui me laissent au réveil complètement crevé, des rêves de jouets pour filles. Je
suis une SIRENE putain mais personne ne semble vouloir le comprendre. Je
passe des heures dans le bain, coquille saint­jacques sur les nichons, à rêver
que mes cuisses se couvrent d'écailles, d'écorce, de dauphin. Je gruge en
réclamant des jouets unisexes. Je deviens tordu. Je n'ai pas de tête à coiffer,
alors à Noël je demande une tête de zombi à qui ont peut arracher le nez et les
oreilles. Cette tête sera mon manifeste punk rock d'enfant pédé.

Transformer le monde

En tant que gay, nous nous rendons au cinéma pour passer un bon moment,
mais toujours dans l'espoir que ce bon moment transforme radicalement nos
conditions d'existence : qu'il nous change, en profondeur. Être gay et cinéphile,
c'est considérer que le cinéma peut être pris au sérieux en tant que
divertissement ; divertissant, comme la joie du spectateur à qui l'on donne les
moyens de transformer le monde. (Brecht).

Un peu d'air / Dans nos vies
Pour moi / C'est juste
Une question de survie.

fun is politic and politics are fun

Les jeunes gays survivent en territoire hétéro grâce à des techniques
d'autodéfense éprouvées et particulièrement puissantes : l'humour, la
cinéphilie, le culte des stars féminines et la réinvention de soi par la création
artistique.



6

Le rapport du public gay aux stars est un rapport de dévotion que l'on qualifie
parfois d'immature, d'adolescent, de régressif, tout ce qui qualifie d'ordinaire
l'homosexualité elle­même, sexualité non procréative donc attardée. Les icônes
doivent être pensées pour ce qu'elles donnent­à­être ­ et ce que donne­à­être
Jodie Foster, ce que donne­à­être Ellen Page, ce sont des possibilités
d'incarnation joyeuse et d'e revanche sociale. Pour un spectateur gay, à
l'imaginaire clandestin et embusqué, le cinéma doit contenir la promesse d'une
réinvention de soi (Pam Cook). Parce que nous grappillons des images, des
sous­textes, des allusions, des clins d’œil, on pourrait croire que le public gay se
contente de peu, des miettes, alors que nous nous contentons toujours de ce
qu'il y a de mieux : le plus flamboyant, le plus éclatant, le plus spectaculaire.

« Mater des films » est une activité qui n'est jamais totalement sécurisée.
Puisque nous entrons dans une salle de cinéma avec une expérience sociale­
sexuelle qui nous est propre, la place que nous assigne un film peut tantôt nous
satisfaire, tantôt nous faire violence ; nous pouvons la rejeter ou bien nous
abandonner à la jouissance du film, sur un mode maso, coupable ou
décomplexé. L'incident de lecture n'est jamais bien loin et le conflit entre les
intentions de l'émetteur, celles des distributeurs et la réalité sociale­sexuelle du
récepteur pointe à chaque plan. Les spectateurs sont tous des pervers en
puissance (Janet Staiger) – leur plaisir peut complètement dévier des
promesses du film pour s'envoyer en l'air, très loin dans le décor. Un film ne
contient jamais sa propre vérité – il existe en tant que moment de plaisir ou de
déplaisir, déterminé par un contexte de réception.

Rompre avec l'autonomie de l’œuvre

L'étude des œuvres comme moment social nécessite que l'on s'éloigne d'une
conception autonome de l'art, qui verrait les œuvres comme des objets clos,
verrouillés sur eux­même et ne communiquant avec personne. Pour Noël
Bursh, la tâche serait de « recontextualiser les films dans leur production et
leur réception » à fin de rompre « avec les notions d'autonomie absolue de l'art
ou de l’œuvre. ».



7

Se faire des films

Dans son livre dédié aux spectateurs pervers, Janet Staiger décrit les icônes gay
et les films cultes de la culture gay comme des moments gay. Staiger s'intéresse
aux dissonances d'interprétation d'un même texte à fin de distinguer une
lecture dominante et des lectures alternatives. D'aprés elle, le public gay et/ou
féministe est un public qui aime se faire des films avec les films : il élabore des
stratégies de lecture face aux formes culturelles dominantes, à fin de
permettre à son imaginaire de s'y implanter. Leur expérience de spectateur et
spectatrice a lieu en sous­terrain, dans des canaux d'informations cryptés.

Staiger prend pour exemple la réception du film de sport lesbien Personal
Best, analysée par Elizabeth Ellsworth. Cette dernière remarque des frictions
entre l'interprétation lesbienne­féministe du film, les attentes des distributeurs
et l'interprétation de la critique masculine­dominante.

Pour Ellsworth, les mouvements féministes et homosexuelles ont cette capacité
à produire des spectateurs résistants – resisting readers. Ces spectatrices
lesbiennes­féministes en résistance développe différentes stratégies
d'interprétation pour se faire une place dans le film, pour s'appartenir au film:

Les spectatrices lesbiennes excluent les éléments du film qui valideraient une
lecture strictement hétérosexuelle des personnages.
Elles repensent la hiérarchie des rôles en accordant plus d'importance au
personnage secondaire lesbien qu'à l'héroïne hétérosexuelle.
Elles imaginent un devenir­lesbien aux personnages au­delà du film.



8

Une stratégie de lecture : le camp

Le mot anglais « camp » vient du français « camper » : prendre la pose, Et qui
signifie dans son usage courant : maniéré, excessif, on dit aussi affecté. C'est un
adjectif qui sert au départ à qualifier une personne ostensiblement elle­même,
il y a l'idée d’ostensibilité, l'idée d'être puissamment, excessivement soi­même.
Il y a sens péjoratif à camp dans son usage au début du XXème siècle en
Angleterre quand la majorité perçoit les individus outrés, excessifs, comme
manquant de personnalité et d'intériorité : s'ils affirment autant leur
personnalité au fond c'est qu'ils en manquent. Une personne camp, c'est
quelqu'un qui adopte une posture critique vis à vis des normes en les
dénaturalisant grâce à l'artifice, à la parodie, à l'ironie, à la théâtralité. C'est
une composante fondamentale des sous­cultures homosexuelles, dont l'acte de
naissance est le procès d'Oscar Wilde pour sodomie en 1895. Oscar Wilde
revient des états­unis en 1895 emballé par le travail d'un acteur et professeur
de théâtre Steele Mackaye basée sur des poses et des gestuelles outrées,
esthétisées. Wilde y voit un moyen d'inventer une façon d'être et d'agir qui
donnerait une forme, une silhouette et un personnage au désir homosexuel
masculin. C'est au cours de son procès pour sodomie que la figure de
l'homosexuel va se cristalliser, dans le discours juridique, mais aussi médical,
scientifique, autour de cette posture de défiance vis à vis des normes
masculines qu'à inventer Oscar Wilde. Il n'est plus uniquement question d'un
individu coupable de sodomie mais d'un dissident, un hérétique du système
sexe­genre dominant (Paul Preciado). Le mot camp, à partir de ce moment va
être indissociable des homosexuels hommes et femmes, décrivant une façon
d'être et d'agir qui va perturber le cycle de reproduction des normes.

On parle aussi d'une personne flamboyante. Le camp c'est une forme
d'esthétique de soi, comme pour conjurer une existence abjecte. C'est un
mécanisme d'autodéfense. Le terme camp est d'ailleurs utilisé par les gays eux­
mêmes dés les années 1920, comme un synonyme de flamboyant, pétaradant,
éblouissant. « Ouah ma chérie t'es tellement CAMP !! ». Dans son livre Gay
New York, Georges Chauncey parle du camp comme d'une stratégie culturelle
qui aidaient les gays à donner un sens et à réagir aux catégories sociales­
sexuelles qui les marginalisait. Au cœur du camp, il y a l'idée d'une
appartenance à une communauté d'imaginations qui irait au­delà de
« l'orientation sexuelle » pour constituer une culture. Le camp permet de
mettre un mot sur ce que la culture gay a de spécifique. Il décrit une sensibilité,



9

un humour, un style. Il définit un rapport au monde déterminé par
l'expérience d'être un homme gay dans une société hétérosexuelle, patriarcale
et capitaliste. Il s'agit d'un concept hautement communautariste, au sens
joyeux et puissant du terme, qui recouvre l'ensemble des stratégies culturelles
employées par les hommes gays pour résister au sein de la culture dominante.
Il est « ce qui permet aux gays d'investir la culture dominante et de la lire à
contre­courant. (…) Une façon de gérer les contradictions liées à leur double
vie et de célébrer l’artificialité des rôles sociaux­sexuels entre lesquels ils
devaient jongler ».

(...)
« En jouant sur l'artificialité des rôles sociaux et en se moquant des normes
de genre, le camp aidait les gays à affronter les contradictions qu'ils devaient
gérer entre leur statut d'homme élevés pour être des hommes et leur statut de
non­homme ou de quasi­femme qui leur était assigné en tant que gay »
(Chauncey).

En 1977, l'historien du cinéma Richard Dyer dira que le camp est une façon
qu'ont trouvé les gays de démystifier la culture dominante hétérosexuelle, celle
qui distribue les conventions masculines et féminines sur un mode rigide,
imperméable et complémentaire. Ils la démystifie en usant de la parodie et de
l'artifice pour montrer d'une certaine façon que l'original est déjà une parodie,
ou plutôt, comme le dira Judith Butler, que le genre est une parodie sans
original, une répétition d'actes stylisée, une performance sans fin, un procédé
jamais achevé et non un résultat fini.

Le camp c'est donc une façon de lire la culture, c'est une façon d'interpréter,
de consommer la culture sur un mode critique, espiègle : le camp est dans
l'oeil du spectateur, le camp est l'oeil du gay. c'est un mode d'interprétation
critique de la culture dominante, une façon d'être, de vivre, de ressentir,
opèrant à des degrés très enfoui de l'existence ; ce pourquoi il est difficile d'en
expliquer la logique aux profanes (= aux hommes hétérosexuels, aux hommes
de culture hétérosexuelle).



10

Queer

Jusqu'au années 80, le camp va être décrit comme appartenant
spécifiquement aux sous­cultures gays masculines. Le concept de camp et ses
usages changent en fait tout au long du XXème siècle, tout simplement parce
que les conditions d'être gay connaissent de grands bouleversements, être gay
avant Stonewall ce n'est pas pareil qu'être gay après Stonewall, de même qu'il
y un avant et un après l'épidémie du sida. Quand le concept est utilisé par
exemple dans les 70's par des auteurs gays, c'est avec l'intention de consolider
un esprit de classe sexuelle, pour créer du collectif autour d'une sensibilité,
pour créer du nous. A la fin des années 80 arrive le queer, qui correspond à un
moment aux états­unis de redistribution des forces au seins des politiques
sexuelles minoritaires, les jeunes gays et lesbiennes de la fin des années 80 et
notamment celles et ceux issus des couches les plus marginalisés, trans, noirs,
latinos, séropo, putes, vont adresser une critique vis à vis du mouvement gay
et lesbien dominant. Le queer nait d'une volontée d'élargir le spectre des
expressions de genre possible, et d'être à la fois le plus radical et le plus
inclusif possible, en faisant de la marginalité érotique une ouverture de
possibilités, le site d'une résistance par la différence (Alexandre Doty). Le
queer définit dans son sens large toutes formes d'expression et de pratiques
sociales qui soient non­hétéro, alter­hétéro ou contre­hétéro.

Le queer correspont à un moment où des universitaires féministes, gays,
lesbiennes vont s'intéresser à la critique des médias de masses, aux sitcoms, à
MTV, et ces chercheuses vont réutiliser le concept de camp pour décrire le
rapport des spectatrices aux normes de féminités que la culture leur impose.
Pamela Robertson dit par exemple « j'aimerais imaginer les femmes jouant et
riant », les femmes se jouer de leur propre image sans perdre de vue le
pouvoir que cette image détient sur elle. Elle parle de « camp féministe » et
prend comme exemple Madonna.



11

Différence entre Kitsch et Camp

Le kitsch est un procédé de lecture qui part d'en haut ; c'est un regard par
dessus l'épaule de celui que l'on domine socialement et culturellement, pour se
foutre de sa gueule. A l'image des concepts de « navet », « chef d’œuvre », le
« kitsch » est un terrain de luttes idéologique, où le mépris est un moyen
d'action.

Le camp, à l'inverse, est un regard qui part d'en­bas, mais juché sur des
escarpins et des chaussures plates­formes. « On ne peut pas faire du camp à
partir de quelque chose que l’on ne prend pas au sérieux. On ne s’en moque
pas, on se moque grâce à lui » (Christopher Isherwood, The World in the
Evening (1954).

Showgirls VS Black Swan

J'ai entendu parler de Showgirls pour la première fois dans un article sur les
navets et autres « accidents industriels hollywoodiens », c'était rédigé par
François Forestier pour le nouvel Nouvel Obs [Nous sommes quelque part
dans la seconde moitié des 90's, sur les toilettes (mes parents sont abonnés au
Nouvel Obs, que je lis aux WC)] L'article se concluait par une phrase du genre :
« il faut vraiment n'avoir aucun goût pour apprécier un film comme
Showgirls. C'est mon cas. » Cette critique m'a marqué parce que le mec
assumait totalement ses goûts de chiottes. De plus, il faisait une critique de
film à la première personne, ce qu'on ne lit jamais dans la presse française.
Lire ça a été un déclic : j'étais au collège, où il était difficile de revendiquer des
goûts ou des idées à contre­courant. Je trouvais ça héroïque dans un sens, de
dire : j'aime la merde. Un peu comme dire : j'aime la bite. Impensable. Punk.
Ensuite, commencer une critique par « J'ai aimé ce film parce que... » amenait
forcément à s'interroger sur les critères qu'on utilise pour évaluer la qualité
d'une œuvre. Dire « je », pour parler d'un film, supposait que l'on parle de soi,
de soi à travers le film, et vice versa. Plus tard, j'ai enfin vu Showgirls et le film
m'a foutu par terre, crevé de joie. Non seulement je l'ai aimé, adoré sans
cynisme, mais à aucun moment je n'ai pu imaginer qu'on puisse le trouver
ridicule, hideux ou mauvais. Le fait de le savoir quasi unanimement détesté
m'a conforté dans mon plaisir. Showgirls est devenu un de mes films préférés.



12

Des années plus tard, j'ai fait l'expérience d'un conflit de lecture intéressant à
la fac à propos de Showgirl, pendant un cours sur les films cultes. Le prof s'est
mis a déblatérer tous les lieux communs sur le film : « pire navet de tous les
temps », « actrice ridicule », « situations grotesques ». Il était encouragé par
les rires gras des étudiants et je me suis rarement senti aussi pédé que ce jour
là. J'avais envie de dire : « Vous n'aimez pas ce film parce que vous êtes
hétéros », ce qui voulait dire : « vous n'avez pas la culture gay nécessaire pour
comprendre et apprécier ce chef d’œuvre ». Je n'ai pas dit ça, mais à la place
j'ai parlé de Black Swan, qui cartonnait alors au ciné. C'est le MÊME film j'ai
dit, c'est un putain de remake. Sauf que Black Swan est encensé par la critique
et va faire les Oscars, tout ça parce que c'est un film de beauf, et misogyne avec
ça. »
AMBIANCE !

En vrai, j'avais adoré Black Swan, mais pour des raisons très différentes de
Showgirls. D'abord, le contexte où je l'ai vu, qui est un élément qu'on néglige
souvent dans la réception d'un film. Je suis allé voir Black Swan avec Mason
quand on habitait ensemble à Londres, et on délirait déjà sévèrement sur la
bande­annonce, complètement over the top. On se marrait déjà avant d'entrer
dans la salle, on était au sommet de notre excitation. Black Swan, c'est un peu
Momie Dearest tourné comme Gravity : la mise en scène est techologique,
ultra réfléchie, et en même temps très animale, dans le ventre, dans l'estomac.



13

Les bonhommes sont chiants comme la mort, froid, les bonhommes se
retiennent les fesses, se retiennent de rire, de crier, ils se retiennent eux­mêmes
entre leurs miches. Être continent, être sérieux, ne rien laisser couler des yeux,
ne pas s’épancher, ne pas déborder (comme James Dean), ne pas se déverser
sur la moquette (comme dans l'Exorciste), être entier, être plein à rebord de
soi­même, droit dans ses bottes. Bien avant de sucer des bites (et d'aimer ça), je
me suis compris Pédé dans mon rapport au papa, au bonhomme, dans ma
rupture avec cette culture des pères que je percevais comme chiante, dénuée
d'ironie, de complexité, d'humour et de nuances. Quand il s'exprimait,
l'humour de mon père était ritualisé, protocolaire, il fallait un public, la famille,
une scène, le repas, il fallait être attentif au jeu de mot qui allait tomber
lourdement de sa bouche et s'extasier du calembour, du bon mot. Les jeux de
mots ne m'ont jamais fait marrer, je ne sais jamais quoi dire dans ces cas là, le
malaise est profond, c'est vis à vis de cet humour, et bien d'autres formes
d'expression culturelles masculines, que j'ai compris ma nature
fondamentalement tordue, en dissidence, et que je me suis approprié d'autres
formes d'expressions, féminines, celles de ma mère, ma mère comme figure
radicalement contre­culturelle.

La spontanéité, l'improvisation, le second degrés, l'auto­dérision, mais aussi
l'hystérie, le hurlement, l'explosion, la crise, le bruit, par opposition à l'espace
cérébral et masculin du BUREAU, tout ce qui brisait le quotidien matériel et
domestique pour ouvrir un espace de fiction, une imagination, pour faire vivre
les corps, faire dire des choses aux corps. Je sentais le regard du père, je savais
qu'il jugeais, qu'il voyait de la superficialité, de la légèreté, j'ai été très tôt
intelligent de la profondeur de cette humour féminin, visuel, sonore, je savais
que la simplicité, le plat, le chiant, le mou, était du coté du père, et que la mère,
au contraire, se déplaçait dans un plan symbolique multi­dimensionnel, entre
la gravité et la légèreté, le fond et la surface, le matériel et le spirituel, les
conditions sociales d'existence et la jouissance de s'en affranchir par apesanteur



14

LE GENRE NUMERIQUE
ET LA VALEUR D'UN FILM

Sens Critique est un réseau social culturel offrant un service de notation,
d'évaluation et de classification des œuvres (films, séries, musique et livres)
permettant aux inscrits d'organiser leur imaginaire social, leur généalogie
culturelle et leurs valeurs esthétiques sous forme de listes, de tops et de
critiques. La note donnée à un film par les internautes ne saurait refléter
l'accueil global du public, en revanche, les données fournies par les utilisateurs
nous renseignent sur les stratégies dont ils disposent pour se construire une
identité numérique à l'intérieur de ce réseau social cinéphile.

Plus cinéphile qu'Allociné, Sens Critique permet à ses usagers, comme son
nom l'indique, de mettre en avant leur sensibilité et leur esprit critique, en
organisant leurs goûts, leurs stars et leurs références pour construire leur
identité numérique. Un système de commentaires et d'éclaireurs permet aux
cinéphiles d'exister au sein d'une hiérarchie où la crédibilité d'un "éclaireur" se
mesure à sa visibilité (son nombre de lectures, de vues) et sa popularité (son
nombre d'abonnés).

Dans son article Gender, comedy and reviewing culture on IMDB, Karen
Boyle analyse la façon dont les internautes construisent IMDB comme un
entre­couilles où dominent des valeurs et des références culturelles
masculines. Elle utilise pour cela les données publiquement disponibles sur le
site, comme le genre donné à voir par les contributeurs. Sur les réseaux
sociaux, le genre est une forme d'expression construite à l'aide d'outils et de
conventions propres aux cultures numériques. On propose le terme de genre
numérique. Le genre numérique est un agglomérat d'images et de discours
d'autant plus fragile qu'il ne bénéficie d'aucun des supports biologiques
tangibles qui fondent l'idéologie de la Différence des Sexes. C'est pourquoi le
genre numérique donné­à­voir par les utilisateurs peut difficilement nous
éclairer sur la réception d'un film par un public masculin ou féminin. En
revanche, il nous renseigne sur la façon dont les internautes utilisent la
pratique critique et le dispositif du réseau social pour construire une
masculinité ou une féminité numérique. En d'autres termes, l'études des
contributions sur Sens Critiques ou IMDB permet d'identifier les normes de
genre spécifiques à la pratique critique numérique.



15

Après avoir lu la totalité des critiques postées sur le film Bridemaids, Karen
Boyle les soumet à deux questions:
Comment les contributeurs se présentent­ils en tant que sujets genrés?
En quoi les critiques se confrontent­elles au film de manière genrée?
Elle identifie ainsi deux stratégies employées par les contributeurs pour
produire leur masculinité numérique: la première est d'évoquer leurs petites
amies ou leurs épouses pour justifier leur consomation d'un produit culturel
féminin ( ma femme a adoré ce film! ), la deuxième est de réaffirmer leur
position de sujet masculin universel par l'emploi d'expression comme c'est un
film pour filles mais j'ai bien aimé , supposant que la communauté cinéphile
est masculine par défaut et que le public féminin dérivent de cette norme.

Que l'on écrive sur Allociné ou Sens Critique, sur des forums confidentiels ou
dans les commentaires d'un magazine, la pratique critique fonctionne toujours
comme une mise en récit de soi, à travers une grille sociale et culturelle.
Sincérité VS cynisme, chef d'œuvre VS navet, premier degrés VS second degrés,
enthousiasme VS mauvaise foi, les paramètres d'évaluation d'un film
permettent aux critiques amateurs et aux cinéphiles d'exister au sein d'un
véritable champ de bataille culturel, où le genre est une ligne de force
majeure. La pratique critique est une activité traditionnellement genrée, ce
pourquoi elle ne saurait refléter la réception globale d'une œuvre. Noël Burch
voit dans cette cinéphilie obsessionnelle des "tops" et autres palmarès
personnels l'expression d'une subjectivité masculine obnubilée par le contrôle
de soi et des autres. La propension à ouvrir sa gueule, à donner son avis et à
l'ériger en vérité absolue sont elles aussi des expressions sociales masculines.
Autant de facteurs qui peuvent expliquer la surreprésentation des hommes sur
les réseaux sociaux cinéphiles, et par là même, l'érection de leur culture et de
leurs valeurs en goût universel.

Ne pas son genre, ne pas le considérer comme un élément constitutif de
son goût et de son rapports aux arts permet aux spectateurs masculins
d'affirmer leur point de vue comme hors du monde, hors du temps et hors des
rapports sociaux. Bourdieu parlerait d'une expérience "enchantée" de la
culture "qui implique l'oubli de l'acquisition et l'ignorance des instruments de
l'appropriation". A l'inverse, les critiques qui considèrent leur position sociale­
sexuelle comme déterminante dans leur plaisir ou leur déplaisir
esthétique sont des spectateurs qui vont menacer les hiérarchies culturelles.
On peut supposer qu'à l'image de tous les groupes dominants, les hommes
n'éprouvent pas de manière consciente leur appartenance à la classe des
hommes: "Les dominants ne perçoivent pas qu'ils sont inscrits dans un monde
particulier, situé" (Eribon). On peut dés lors supposer que les goûts et les
couleurs masculines ne sont pas non plus perçues par les hommes comme les
produits d'une subjectivité propre, mais comme allant de soi. Préférer
Interstellar à Contact, ou True Detective à American Horror Story est une
question de bon sens ­ de bon goût ­ et non l'expression d'un rapport de force
culturel.



16

De même, privilégier les films d'action et mépriser les comédies romantiques
procèdent d'une histoire des goûts cinématographiques allant bien au­delà de la
bi­catégorisation rose/bleu inculquée dans les corps dés l'enfance.

Etude de cas:
Comment se faire larguer en 10 leçons (2003)

(How to lose a guy in 10 days)

Situé dans le milieu de la presse magazine, ce film de meufs malin et tordant
tourne en dérision un univers où la Différence des Sexes est un fond de
commerce et une obsession. L'héroïne (Kate Hudson) est une journaliste en
pleine ascension, connue pour sa rubrique "How To..." dans un ersatz de
Cosmo. Aspirant à une carrière "sérieuse" dans le reportage politique, elle se
voit contrainte d'accepter un dernier article racoleur avant d'obtenir sa liberté.
La rédactrice en chef (Bebe Neuwirth) lui donne pour mission de se faire
larguer en 10 jours et d'en tirer une histoire, ignorant que le type qu'elle
s'apprête à piéger, lui­même journaliste, a accepter le pari de la rendre
amoureuse à tout prix. Tous deux vont s'épuiser dans cette relation factice, pris
au piège des stéréotypes de genre dont ils ont fait leur gagne­pain. Jusqu'à
tomber réellement amoureux l'un de l'autre. Cette comédie brillante, riche en
quiproquos, est l'un des films les plus intelligents de la carrière de
McConaughey, l'un des plus séduisants aussi. Entre de purs moments de
"female camp parody", le film se délecte de la mise au supplice de son héros
masculin, persécuté par des jeunes femmes en pleine émancipation
professionnelle et sentimentale.

Pourquoi ce film? La carrière de Matthew McConaughey s'articule sur un
rapport de force culturel entre sa période rom com dans les années 2000,
perçue par la presse et les cinéphiles comme un enchainement de comédies bas
de gamme voire une "traversée du désert", et sa renaissance artistique dés 2008
dans le cinéma d'auteur. J'aimerais inverser cette lecture en considérant les
années 2000 comme la décennnie la plus prolifique de McConaughey durant
laquelle il enchaine treize films de genres et de styles différents: de la fantasy
post­apocalyptique ( ) au thriller surnaturel ) en passant
par le film d'aventure ( ) et la satyre hollywoodienne (

). La necessité de produire une "nouvelle image" de McConaughey,
plus chiante, plus sérieuse, oscarisable, a conduit au rejet intégral de cette
filmographie pourtant beaucoup plus riches et nuancées que la suivante.



17

Sur Sens Critique, la cinéphilie dominante s'exprime à travers des goûts
résolument masculins et hétéros, un ensemble de canons cinématographiques
qui vont­sans­dire, et qui ne sont pas intelligents de leur situation, de leur sexe
ou de leur histoire. How To Lose a Guy est noté 4,8/10 par les utilisateurs: une
note que je trouve particulièrement injuste au regard du plaisir que le film m'a
procuré... en tant que spectateur pédé.

Je me suis penché sur les listes dans lesquelles on peut trouver Comment se
faire larguer. Les listes ont plusieurs fonctions sur Sens Critique: elles
permettent aux cinéphiles de tenir un journal des films vus chaque mois ou
chaque année, mais aussi de les classer selon des thématiques qui reflètent leur
rapport au cinéma et leur perception d'eux­mêmes en tant que spectateur.



18

Dans le cas de How To Lose a Guy, on note quelques tendances intéressantes:



19

Conclusions

La comédie romantique est féminine: c'est un genre intégralement défini par sa
cible et son public.
La comédie romantique est perçue comme ayant une valeur utilitaire
(alimentaire, vulgaire, basse, fonctionnelle).
Elle s'opposent donce aux films prétendument intelligents ou intellectuels, ce
qui fait d'elle un divertissement "décérébré".
La comédie romantique possède une fonction sociale et collective: la regarder à
plusieurs est déterminant dans le plaisir vécu.



20

La comédie romantique s'apprécie à l'intérieur d'un décorum où les codes du
film sont rejoués.
Le plaisir éprouvé par les spectatrices est toujours un plaisir coupable. Cette
culpabilité est l'expression d'un conflit entre le plaisir immédiat, précédant la
raison, et le mépris culturel conscientisé par les spectatrices.
Le pendant de cette auto­dévalorisation est une affirmation de "son goût" et
"son sexe" sur un mode revendicatif.

D'après moi, la perception d'How To Loose a Guy par les spectatrices
confirme à quel point il est un film astucieux, intelligent de ses propres codes
et de leur fonction technologique (De Lauretis). Intentionnellement
stéréotypés, les rom coms permettent aux spectatrices de rendre intelligible
leur expérience du féminin en tant que "fiction politique" (Preciado). Dans ce
contexte, la catégorie "film de meuf" n'est pas forcément péjorative,
puisqu'elle fonctionne sur un contrat de lecture tacite avec les spectatrices et
une complicité basée sur un humour féminin camp ­ un mode de
consommation culturelle bien spécifique, caractérisé par une interprétation
humoristique du monde, se jouant de l'artificialité des rôles sociaux et des
normes de genre.

Le camp est d'abord le propre des sous­cultures homosexuelles: il est
l'expression d'un rapport au monde déterminé par l'expérience d'être gay
dans une société homophobe. Dans les années 80, la critique féministe
s'empare du concept pour décrire des modes de consommation et de
production culturelles féminines en résistance (Judith Mayne) usant de la
mascarade, de la parodie et de l'artifice (chez Mae West ou Madonna par
exemple). Le camp est une stratégie de lecture utilisée par les publics
alternatifs pour "démystifier la culture dominante" (Richard Dyer) organisée
selon des conventions masculines et féminines rigides, imperméables et
complémentaires. Le camp dévoile le genre comme une parodie sans original
(Butler) fait d'une répétition stylisée d'actes où chacun joue à être Homme ou
Femme. Cette interprétation critique et espiègle de la culture de masse est
celle­là même exprimée par les utilisatrices de Sens Critique.

"I would like to imagine women playing and laughing"
Pamela Robertson



21

Quand j'étais au lycée, acheter un Cosmo ou un Grazia et faire les tests de
personnalité avec mes copines en terrasse de café était un moment jouissif
d'auto­parodie, mais aussi, d'une certaine façon, de contre­culture, un moment
collectif où nous affirmions un humour et une sensibilité commune. Cette
manière de privilégier le moment du film à sa pure forme est le propre des
publics alternatifs: le public adolescent, qui saccage les salles de cinéma devant
un film d'horreur, le public gay, qui suce et nique devant les films de Bette
Davis, ou bien les meufs, qui conscientisent leur appartenance à un groupe
social autour d'un moment comique et sentimental. L'étude de la réception des
rom coms, de la musique girly ou de la presse féminine permet de défaire notre
perception des jeunes filles et des jeunes femmes comme dupes culturels
(Bourcier) consommatrices de leur propre aliénation, à fin de les imaginer
"riant et jouant" (Robertson).

Justine Marillonnet obtient des conclusions similaires dans son étude des
magazines de mode. D'après elle, le stéréotype de genre est une amorce
comprise par les lectrice à l'intérieur d'un contrat de lecture, ce qui permet au
magazine de proposer des moments subversifs à un public qui a intégré certains
codes. Loin d'être des consommatrices passives, les lectrices des magazines de
mode sont des agents actifs qui participent à la production de signification et
s’en approprient le contenu. De la même façon, les rom coms et leur protocole
de consommation permettent aux spectatrices d'exprimer leur déconfort vis­à­
vis des normes féminines sur un mode parodique, et par le biais d'un
divertissement humoristique et sentimental. Toute fois, et bien que leur
interprétation puisse dénoter une forme de revendication, nous nous garderons
de les définir comme des œuvres féministes, puisqu'elles ne proposent aucun
mode de transformation sociale­sexuelle. Elle constitue malgré tout un support
essentiel à la compréhension des paradigmes de genre en tant que fictions
politiques et un prélude à leur redéfinition.



22

Résultats du sondage "films plaisirs coupables" au mois d'août 2015
(Sens Critique):

"Le plaisir du film n'est pas un plaisir abstrait, éthéré, un plaisir esthétique
désintéressé qui ne contiendrait que lui­même, mais c'est un plaisir du corps,
c'est­à­dire un plaisir de l'individu tout entier.

En ce sens, il est gros de ce qui constitue très concrètement le spectateur dont
le plaisir est toujours conditionné par un réseau d'attentes liées à son identité
sociale."

Eric Dufour, la Valeur d'un Film

Bibliographie

BOURCIER Marie­Hélène, Queer Zone 3, 2011, Amsterdam

BOURDIEU Pierre, La Distinction, 1979, Les Editions de Minuit

BOYLE Karen, Gender, comedy and reviewing culture, in Participation Vol. 11, 2014

BURCH Noël, De la Beauté des Latrines, 2007, L'Harmattan

DE LAURETIS Teresa, Théorie Queer et Culture Populaire, 2007, La Dispute

DUFOUR Eric, La Valeur d'un Film, 2015, Armand Colin

DYER Richard, Only Entertainment, 1992, Routledge

ERIBON Didier, Réflexion sur la question gay, 1999, Fayard
MARILLONNET Justine, L'image de mode au service du sujet féminine, 2012

MAYNE Judith, Cinema Spectatorship, 1993, Routledge

ROBERTSON Pamela, Guilty Pleasures, 1996, IB Tauris

STAIGER Janet, Perverse Spectator, 2000





C e t t e b r o c h u r e s ' a d r e s s e a u x

f a n s d e S a n d r a B u l l o c k e t

a u x c i n é p h i l e s d e s J e u d i s d e

l ' A n g o i s s e . E l l e r a s s e m b l e

d e s n o t e s p r i s e s e n t r e 2 0 1 3

e t 2 0 1 6 s u r l e s n o t i o n s

d ' h o m o s e x u a l i t é , d e f é m i n i t é

e t d e m a u v a i s g o û t .

texte et mise en page: marguerin
lyon ­ mai 2016

CC­BY­NC­ND




